Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

MAKNA TRADISI NGABUNGBANG SEBAGAI BENTUK IDENTITAS
SOSIAL MASYARAKAT DESA CIMANDE

Dini Rahmawati, Haryono, Nurul Hayat
Pendidikan Sosiologi, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Universitas Sultan Ageng
Tirtayasa. Email: 2290210033@untirta.ac.id

Abstract: This research aims to delve deeper into the Meaning of the
Ngabungbang Tradition as a Form of Social Identity in the Community of
Cimande Village, from the perspective of Clifford Geertz's Interpretive
Anthropology. The research approach used by the researcher in this study is
a qualitative approach with a descriptive method. In selecting informants, this
research used a purposive sampling technique. The results of this study show
that the history of the Ngabungbang tradition in Cimande Village originally
started from a pilgrimage or gathering of teachers and students who wanted
to learn Pencak Silat. Over time, other processions developed, such as Mapag
Mulud, Keuceran (washing of heirlooms), bathing in Cikamalayan, and
pilgrimages to the tombs of the revered elders. Based on these aspects, this
tradition has become a part of the social identity of the Cimande Village
community. The symbols present in this tradition consist of cai (water),
bathing, prayer, heirlooms, and the tombs of the elders. The overall meaning
of the Ngabungbang tradition in Cimande Village is to cleanse oneself by
discarding negative things with the intention of repenting to Allah SWT.

Keywords : Cultural Ritual, Ngabungbang Tradition, Social Identity.

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui lebih mendalam mengenai
Makna Tradisi Ngbungbang sebagai Bentuk Identitas Sosial Masyarakat Desa
Cimande, dengan pandangan Tafsir Kebudayaan dari Cliffort Geertz.
Pendekatan penelitian yang peneliti gunakan dalam penelitian ini adalah
pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. Dalam pemilihan informan
penelitian ini menggunakan teknik purposive sampling. Hasil penelitian ini
menujukan bahwa sejarah tradisi Ngabungbang di Desa Cimande awalnya
bermula dari napak tilas atau pertemuan para guru dan murid yang ingin
belajar pencak silat, seiring berjalannya waktu berkembang prosesi lain seperti
mapag mulud, keuceran (cuci pusaka), mandi di Cikamalayan, berziarah ke
makam para sesepuh. Berdasarkan hal tersebut menjadikan tradisi ini bagian
dari identitas sosial masyarakat Desa Cimande. Simbol-simbol yang ada
dalam tradisi ini terdiri dari cai (air), mandi, doa, pusaka, dan makam sesepuh.
Makna tradisi Ngabungbang di Desa Cimande ini secara keseluruhan adalah
membersihkan diri dengan membuang hal-hal yang negatif dengan niat
bertaubat kepada Allah SWT.

Kata Kunci : Ritual Budaya, Tradisi Ngabungbang, Identitas Sosial.


mailto:2290210033@untirta.ac.id

Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

esa Cimande di Kecamatan Caringin, Kabupaten Bogor, Jawa Barat, adalah salah
Dsatu desa adat yang masih mempertahankan warisan budaya leluhur.
Keberlangsungan tradisi lokal menjadi penting untuk membentuk dan melestarikan
identitas sosial suatu komunitas di tengah arus modernisasi. Tradisi Ngabungbang, yang
memiliki sejarah panjang dan melibatkan berbagai ritual seperti ziarah ke makam sesepuh,
cuci pusaka (keuceran), dan ritual pembersihan diri, dianggap sebagai alat untuk
menyebarkan kearifan agama, spiritual, dan lokal. identitas masyarakat Cimande. Terlepas
dari popularitas tradisi ini, penelitian lebih lanjut diperlukan untuk memahami bagaimana
Ngabungbang membentuk dan menegaskan identitas sosial masyarakat Cimande.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mempelajari lebih lanjut tentang arti Tradisi
Ngabungbang sebagai bentuk identitas sosial masyarakat Desa Cimande. Penelitian ini
akan menafsirkan kebudayaan sebagai "teks" yang sarat makna dan menguraikan secara
rinci kebiasaan tradisi melalui konsep deskripsi mendalam. Pendekatan ini diambil dari
perspektif Clifford Geertz tentang tafsir kebudayaan. Data yang dikumpulkan dari informan
kunci dikumpulkan melalui pendekatan kualitatif yang menggunakan teknik purposive
sampling dan pendekatan deskriptif. Oleh karena itu, diharapkan bahwa penelitian ini akan
memberikan kontribusi teoritis untuk pengembangan penelitian sosiologi dan antropologi
budaya yang berkaitan dengan identitas dan tradisi. Selain itu, penelitian ini akan
memberikan manfaat praktis bagi masyarakat Desa Cimande dan pemangku kebijakan
dalam upaya pelestarian dan pengembangan budaya lokal.

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas Tradisi Ngabungbang dari
berbagai perspektif, namun belum ada yang secara spesifik mengkaji maknanya sebagai
identitas sosial masyarakat Desa Cimande melalui pandangan Clifford Geertz. Penelitian-

penelitian tersebut meliputi:

1. Wardah Humaeroh (2021): Skripsi "Tradisi Ngabungbang di Desa Cimande:
Studi Kasus Tradisi dan Pengaruhnya bagi Masyarakat". Fokus penelitian ini lebih
mendalami tradisi Ngabungbang dari perspektif agama serta mencari pengaruhnya
bagi masyarakat (ekonomi, perilaku agama, dan sosial). Perbedaan dengan
penelitian ini adalah menggunakan teori Antropologi fungsionalis (Bronislaw
Malinowski) dan berfokus pada pengaruh, sedangkan penelitian ini fokus pada

makna sebagai identitas sosial dengan teori Tafsir Kebudayaan Geertz.



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

2. Fijri Nabilah (2022): Jurnal "Tradisi Ngabungbang Di Pondok Pesantren Cikalama
Kabupaten Sumedang”. Fokus penelitian ini membahas proses dan syarat Tradisi
Ngabungbang, terutama terkait amalan-amalan doa memohon keselamatan yang
hanya dilaksanakan pada malam 14 Rabiul Awal. Perbedaan dengan penelitian ini
ada di lokasi penelitian yang berbeda (Sumedang vs. Cimande) dan perbedaan

prosesi serta syarat pelaksanaan tradisinya.

3. Herlina (2022): Skripsi "Tradisi Tulisan dan Bacaan Al-Qur’an pada Prosesi
Ngabungbang di Kampung Ciawitali Desa Sukamekar Kecamatan Sukanegara
Kabupaten Bandung". Fokus penelitian ini menjelaskan bacaan dan tulisan Al-
Qur’an yang digunakan dalam prosesi Ngabungbang, serta variasi waktu
pelaksanaan (bulanan dan mingguan). Perbedaan dengan penelitian ini adalah pada
lokasi dan fokus pada bacaan/tulisan spesifik, sementara penelitian ini fokus pada

makna sebagai identitas sosial di Desa Cimande.

4. Khaerul Ikhsan, Dicky Firmansyah, Muhammad Alif, Masrukhin (2025):
Jurnal "Studi Living Hadis Pada Tradisi Ngabungbang di Kampung Pendeui
Ciomas Serang". Fokus memahami dampak tradisi Ngabungbang bagi masyarakat
dari sisi sosial, budaya, dan spiritual, serta kaitannya dengan hadis Nabi. Perbedaan
dengan penelitian ini adalah pada lokasi dan alur pelaksanaan tradisi yang berbeda,
serta fokus penelitian yang menekankan dampak dibandingkan makna sebagai

identitas sosial.

Perbedaan-perbedaan ini menunjukkan bahwa penelitian ini memiliki kekhasan dan
relevansi dalam mengisi kekosongan kajian mengenai makna Ngabungbang sebagai
identitas sosial masyarakat Desa Cimande dengan perspektif Tafsir Kebudayaan Clifford

Geertz.

METODE

Pada Pada penelitian ini peneliti menggunakan pendekatan penelitian kualitatif
dengan metode deskriptif, yaitu dengan mengungkapkan sebuah realitas sosial yang benar-
benar terjadi di sekitar wilayah penelitian (Creswell,2016). Bogan dan Taylor (1982) dalam
(Abdussamad, 2021:30) menjelaskan bahwa penelitian kualitatif adalah prosedur penelitian

yang menghasilkan data deskriptif (berupa kata-kata tertulis atau lisan) dari orang-orang



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

dan segala perilaku yang dapat diamati. Pendekatannya diarahkan pada latar individu secara
holistik. Sumber data dalam penelitian ini didapatkan dari data primer dan data sekunder

dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi.

HASIL PEMBAHASAN
1. Pengertian Tradisi Ngabungbang di Desa Cimande

Dari penelitian yang telah berlangsung oleh peneliti, dapat di peroleh beberapa data
dan temuan menggunakan teknik observasi, wawancara, dan dokumentasi, yang telah
dilakukan. Dari penelitian ini dapat di peroleh data bahwa Desa Cimande merupakan salah
satu Desa di Kabupaten Bogor yang masyarakatnya masih memegang teguh dan
melestarikan kebudayaan dan adat-istiadat turun temurun, salah satunya adalah tradisi

Ngabungbang.

Tradisi Ngabungbang merupakan tradisi yang dilakukan di daerah Jawa Barat dan
termasuk tradisi budaya sunda berbasis religi lokal. Tradisi Ngabungbang di Desa Cimande
merupakan tradisi membersihkan diri dari hal-hal kurang baik dengan berbagai cara
termasuk dengan mandi. Berikut wawancara kepada Bapak Asep Ahmad Rifa’i selaku

tokoh masyarakat mengenai tradisi Ngabungbang di Desa Cimande.

“Ngabungbang itu merupakan sebuah tradisi yang umumnya dilakukan oleh
masyarakat Jawa Barat khususnya masyarakat sunda, dan godarullah ada di Desa
Cimande, dan menjadi ciri khas orang Cimande. Ngabungbang itu berasal dari
bahasa sunda yang artinya mensucikan, membersihkan, artinya kita mandi setiap
bulan maulid dengan niatan kita bermunajat kepada Allah SWT. ingin dibersihkan
segala-galanya, bersih dari segala pikiran-pikiran negatif dengan kita memohon
taubat dan ampunan kepada Allah SWT.” (Wawancara, 27 April 2025).



2.

Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

-

Gambar 1. Gambar tradisi Ngabungb

Makna Tradisi Ngabungbang Sebagai Bentuk Identitas Sosial Masyarakat Desa
Cimande Dengan Perspektif Teori Tafsir Kebudayaan Clifford Geertz

Berikut di bawah ini peneliti akan kaitkan makna yang ada dalam tradisi Ngabungbang

di Desa Cimande dengan menggunakan konsep tafsir kebudayaan dari Cliffort Geertz, yaitu :

1) Kebudayaan Sebagai Sistem Simbol dan Makna

Geertz memandang kebudayaan sebagai sistem simbol yang terorganisir.
Simbol-simbol ini memiliki makna yang mendalam bagi anggota masyarakat. Dalam
ranah penelitian ini, tradisi Ngabungbang merupakan sistem simbol yang memiliki
makna yang mendalam bagi masyarakat Desa cimande. Berdasarkan hasil penelitian, di
dapatkan data-data dari observasi, wawancara dan dokumentasi, mengenai simbol-
simbol yang ada dalam tradisi Ngabungbang di Desa Cimande, yaitu:

Cai (air)

Air dianggap sebagai media dalam mandi untuk menyucikan dan membersihkan
diri dan membuang hal-hal yang negatif. Dalam tradisi Ngabungbang, air adalah simbol
utama. Air (cai) dalam istilah "Cai Iman Anu Hade", yang berarti "air iman yang baik",
secara langsung merujuk pada kekuatan air untuk membersihkan. Air berperan Penting
untuk media mandi suci dalam Ngabungbang yaitu adanya pembersihan diri secara fisik
dan spiritual dari segala sifat buruk dan kotoran.

Makna Air (cai) dalam tradisi Ngabungbang adalah melambangkan kehidupan,
kesuburan, dan keberkahan. Jika seseorang membersihkan dirinya menggunakan air,
mereka diharapkan memiliki energi dan semangat yang positif untuk memulai kembali

kehidupannya. Ini adalah upaya untuk kembali suci, membersihkan hati, pikiran, dan



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

jiwa dari dosa serta kesalahan-kesalahan yang sudah diperbuat. Hal ini sesuai dengan

pernyataan dari Bapak Asep Ahmad Rifa’i selaku tokoh masyarakat mengenai simbol

air yang digunakan dalam tradisi Ngabungbang di Desa Cimande :

b) Doa

“Air yang digunakan dalam tardisi Ngabungbang di sini ada air yang sudah
terkenal yaitu air Cikamalayan, Air Cikamalayan itu air berkah khususnya untuk
orang-orang Cimande ya. Biasanya pada saat tradisi berlangsung para peziarah
yang datang ingin membawa airnya ke rumah masing-masing, makanya panitia
disini biasanya sudah menyediakan air ini ke dalam botol agar memudahkan
peziarah untuk membawanya pulang.” (Wawancara, 27 April 2025).

ol LA *
Gambar 2. Air Cikamalayan

Bapak Asep Ahmad Rifa’i (38) Tahun, memberikan pendapatnya :

“Mandi disini berarti membersihkan diri dari segala penyakit lahiriah maupun
bathiniah, jadi pada tradisi Ngabungbang ini yang saya ketahui dari zaman
dahulu mandinya dilakukan di beberapa mata air yang ada, seperti di Kampung
Eyang ada air cikamalayan. Air Cikamalayan di percayai oleh para pelaku tradisi
dengan niat untuk memebersihkan diri dari perilaku-perilaku yang negatif untuk
bersih-bersih ya, istilahnya kita abis kotor-kotoran kan harus dibersihkan dengan
mandi. Ada juga yang mandi di sungai Tarikolot dekat jembatan selamat datang
di Desa Cimande itu.” (Wawancara, 27 April 2025).

Doa adalah aspek spiritual dalam tradisi Ngabungbang, Ini adalah sarana

komunikasi langsung dengan Tuhan di mana orang dapat memohon ampunan,

keberkahan, keselamatan, dan bimbingan.

Makna doa dalam tradisi Ngabungbang adalah sebagai penyerahan diri dan

harapan kepada Tuhan, dao membantu memusatkan pikiran dan hati pada kehadiran

Tuhan, juga dapat menunjukkan penyerahan diri mereka kepada kehendak Tuhan Yang

Maha Esa. Sebagaimana informan Bapak Asep Ahmad Rifa’i (38) Tahun, mengenai

doa yang dipanjatkan dalam tardisi Ngabungbang di Desa Cimande :



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

“Untuk doa yang dipanjatkan ini sesuai dengan ajaran agama kita (agama Islam)
kita niatnya bermunajat kepada Allah ya untuk membersihkan diri. Doa yang
digunakan disini membaca surat Al -Fatihah yaitu surah pembuka dalam Al-
qur’an ya, mudah-mudahan kita dibukakan oleh Allah hati kita, pikiran kita, raga
kita, jasmani kita semuanya. Doa kedua adalah yang diajarkan oleh sodara saya
yaitu membaca surah Al-insyirah ya, nah itu doa yang dibaca sebelum Kita
melakukan mandi pada saat acara Ngabungbang.” (Wawancara, 27 April 2025).

c) Pusaka

Pusaka melambangkan warisan spiritual dan sejarah orang tua terdahulu. Benda-
benda pusaka ini dipercaya memiliki energi atau kekuatan yang diturunkan dari generasi
ke generasi, biasanya dikaitkan dengan keberkahan atau perlindungan. Dalam tardisi
Ngabungbang di Desa Cimande terdapat prosesi cuci pusaka (Keuceran).

Makna cuci pusaka (Keuceran) dalam tradisi Ngabungbang di Desa Cimande
adalah cara untuk menunjukkan penghormatan yang mendalam kepada leluhur dan
mengakui bahwa ajaran dan filosofi yang mereka wariskan terus berlanjut. Ini juga
berfungsi sebagai cara untuk mempertahankan hubungan spiritual dengan para
pendahulu Desa Cimande. Pusaka juga berfungsi sebagai simbol identitas dan
kebanggaan masyarakat Cimande, mengingatkan mereka pada akar budaya dan sejarah

yang kuat. Bapak Asep Rifa’i

“Orang tua dulu bilangnya disini ada pusaka pedang karancang, pedang ini
merupakan pedang pusaka yang dimiliki oleh sepuh-sepuh Desa cimande,
wallahualam ya apakah pusaka karancang itu berupa pedang atau berupa bentuk
apa, saya pun belum pernah melihatnya.”” (Wawancara, 27 April 2025).

Informan abah Didih Supriadi (60) tahun, selaku sesepuh Desa Cimande

menambahkan mengenai pusaka dalam tradisi Ngabungbang :

“Dalam keuceran itu menggunakan daun sirih, air, dan tanah yang pada saat
prosesnya dibacakan doa-doa, dalam Ngabungbang disini biasanya kita suka ada
mengeluarkan atau setiap keturunan itu memiliki pusaka (ada berupa pisau-pisau
terdahulu) ya, nah itu dikeluarkan setahun sekali pada saat Ngabungbang. Ini
bukan Kkita migusti (menyembah) ya tapi kita menghormati pusaka yang ada
karena itu adalah menjadi saksi orang tua kita dulu berjuang karena dulu
mungkin belum ada pistol atau bedil, jadi memakai alat-alat itu dibarengi dengan
ilmu-ilmu yang dikuasai oleh para leluhur kita.” (Wawancara, 26 April 2025).

d) Makam Sesepuh
Makam adalah pusat ziarah, menarik ribuan orang yang datang untuk berdzikir,
memanjatkan doa, dan merenung. Seseorang dapat membangun hubungan spiritual

yang lebih dalam dengan leluhur mereka dan, melalui mereka, dengan Tuhan ketika



2)

Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

mereka hadir secara langsung di makam. Makna makam adalah sebagai titik pusat
spiritual di mana energi dan keberkahan korban masih memancar. Bagi para peziarah,
makam bermakna sebagai jalur antara dunia material dan alam rohani; ini adalah tempat
di mana doa dianggap lebih mudah disampaikan atau dikabulkan melalui perantara
orang saleh yang bersemayam di sana. Ini adalah tempat yang sakral di mana orang
dapat memohon, merenung, dan menemukan ketenangan batin.

Lokasi makan sesepuh merupakan tanah yang dianggap sakral oleh masyarakat
dan menjadi salah satu simbol yang digunakan dalam tradisi Ngabungabng di Desa
Cimande. Sebagaimana informan abah Didih Supriadi memberikan pendapatnya :

“Dalam kehidupan kan ada unsur air, unsur angin, dan unsur tanah. Tanah itu
bukan tanah sembarangan kita ngambil dimana gitu nga, kita mengambil tanah
yang berasal dari makam leluhur kita ya dan itu khusus yang bisa mengambil
adalah keturunan sesepuh Cimande ya gitu, nanti kalo orang lain yang udah di
tokohkan itu dia tidak bisa mengambil sendiri tanah tersebut, tetapi balik lagi ke
guru mereka karena ada ajaran ketawadhuan.” (Wawancara, 26 April 2025).

Deskripsi Mendalam (Thick Description)

Geertz menekankan pentingnya thick description, yaitu deskripsi yang
mendalam dan rinci tentang praktik-praktik budaya. Deskripsi ini tidak hanya mencakup
apa yang dilakukan, tetapi juga mengapa dilakukan, dan apa makna di baliknya.
Mengikuti gagasan Geertz, pada penelitian ini tidak hanya menjelaskan apa yang
dilakukan dalam tradisi ini, tetapi juga menggali mengapa masyarakat
melaksanakannya, serta apa makna simbolis yang terkandung di balik setiap tindakan,
ritual, dan interaksi.

Rangkaian acara dan praktik dimulai dengan Mapag Bulan, sebuah
penyambutan spiritual terhadap bulan Maulid. Kemudian dilanjutkan dengan Cuci
Pusaka (Keuceran), yaitu proses pembersihan benda-benda pusaka yang sarat makna
penghormatan leluhur. Acara puncak Ngabungbang adalah ziarah massal ke makam
sesepuh (Abah Haji Idris, Abah Ace Laseha, Abah Abdul Somad) pada malam ke-14
Maulid, di mana ribuan peziarah melakukan doa, dzikir, dan refleksi diri.

Inti spiritual Ngabungbang adalah pembersihan diri secara lahir dan batin,
menyatukan cipta, rasa, dan karsa untuk membuang perilaku tidak baik. Tradisi ini juga
menjadi arena bagi interaksi sosial yang dinamis, mempertemukan kembali alumni silat
Cimande dan keturunannya, penerima pengobatan Urut Cimande, serta menciptakan

pertemuan antara pedagang dari berbagai daerah dengan pengunjung, baik lokal



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

maupun internasional. Interaksi ini juga memfasilitasi transfer pengetahuan dan nilai-
nilai antargenerasi.

Setiap elemen dalam tradisi ini kaya akan simbolisme, seperti air melambangkan
penyucian dan pembaharuan; mandi adalah simbol transformasi; doa dan dzikir
merepresentasikan komunikasi dengan llahi; pusaka melambangkan warisan leluhur
dan identitas; serta makam sesepuh dan tanah desa adalah simbol pusat spiritual, akar
sejarah, dan identitas komunitas.

3) Kebudayaan Sebagai Teks

Geertz memandang kebudayaan sebagai "teks" yang perlu dibaca dan
diinterpretasikan. tradisi Ngabungbang di pandang sebagai sebuah teks, yang perlu di
interpretasi, agar dapat dipahami makna yang terkandung di dalamnya.

Ngabungbang sebagai sebuah "teks" berarti kita akan "membaca" setiap praktik,
simbol, dan interaksi yang terjadi di dalamnya untuk mengungkap makna-makna yang
lebih dalam dan implikasinya terhadap pembentukan identitas sosial masyarakat Desa
Cimande. Tradisi Ngabungbang membentuk narasi kolektif tentang Desa Cimande,
sejarahnya, dan nilai-nilai yang dipegang teguh.

Masyarakat secara kolektif memahami dan memberikan makna pada setiap
elemen tradisi, sehingga membentuk sistem makna bersama yang diinternalisasi.
Simbol-simbol dalam Ngabungbang secara aktif membentuk dan menegaskan identitas

diri dan kolektif masyarakat Cimande.

SIMPULAN
Berdasarkan hasil analisa data dan penelitian yang telah terlaksana mengenai Makna
Tradisi Ngabungbang Sebagai Bentuk Identitas Sosial Masyarakat Desa Cimande, maka

peneliti memperoleh kesimpulan penelitian sebagai berikut :

a) Istilah Ngabungbang berasal dari dua kata yaitu “Nga” yang berarti menyatukan dan
‘bungbang’ yang artinya membuang atau membersihkan. Tradisi Ngabungbang merupakan
tradisi yang dilakukan di daerah Jawa Barat dan termasuk tradisi budaya sunda berbasis
religi lokal. Tradisi Ngabungbang di Desa Cimande merupakan tradisi membersihkan diri
dengan membuang hal-hal yang negatif dengan berbagai cara termasuk dengan mandi dan
dengan niat bertaubat kepada Allah SWT, yang memiliki prosesi unik seperti adanya mapag
mulud, keuceran (cuci pusaka), mandi di Cikamalayan, hingga berziarah ke makam para

sesepuh Desa Cimande.



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

b) Sejarah tradisi Ngabungbang di Desa Cimande bermula dari napak tilas dari sesepuh Desa
Cimande untuk berkumpul dan belajar pencak silat, selain itu sesepuh Desa Cimande
berperan dalam penyebaran agama Islam di Jawa Barat. Awalnya berupa pertemuan untuk
belajar silat seiring berjalan maka prosesi tradisi ini berkembang menjadi adanya mapag
mulud untuk memperingati kelahiran Nabi Muhammad SAW, kemudian adanya prosesi
keuceran (cuci pusaka), kemudian ada mandi untuk membersihkan diri, hingga berziarah ke
makam sesepuh Desa Cimande dengan niat mencari keberkahan.

c) Interaksi yang terjadi dalam tradisi Ngabungbang di Desa Cimande melibatkan berbagai
kalangan masyarakat terdiri dari silaturahmi antar murid yang pernah belajar pencak silat
Cimande, silaturahmi antar orang yang pernah di urut atau belajar pengobatan tradisional
urut Cimande, interaksi antar pedagang dari berbagai daerah yang berdagang pada saat
tardisi Ngabungbang, hingga inyeraksi internasional.

d) Syarat-syarat dalam tradisi Ngabungbang ini bagi keturuan sesepuh Desa Cimande adalah
harus berpuasa biasanya di tanggal 1-7 bulan maulid, ada juga dari tanggal 10-14 maulid.
Selanjutnya ada syarat bagi para muhibbin (murid) yang ingin belajar tradisi Cimande adalah
dengan di peurah atau meneteskan air ke mata dengan menggunakan daun sirih. Terakhir,
ada syarat bagi masyarakat umum yaitu berniat karena Allah dengan berwudhu terlebih
dahulu dan datang dalam keadaan suci menggunakan pakaian yang rapi sesuai ajaran agama
Islam.

e) Makna simbolik tradisi Ngabungbang di Desa Cimande terdapat beberapa simbol yakni ada
air (cai), mandi, doa, pusaka, dan makam sesepuh Desa Cimande.

Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Ngabungbang adalah
sebuah "teks" budaya yang kaya dan dinamis, yang secara aktif membangun dan mereproduksi
identitas sosial masyarakat Desa Cimande. Melalui proses deskripsi mendalam dan interpretasi
simbolis, terbukti bahwa makna yang terkandung dalam setiap elemen tradisi, dari prosesi
hingga interaksi sosial lintas batas, secara fundamental membentuk pemahaman diri dan
kolektif masyarakat Desa Cimande sebagai pewaris kearifan lokal yang kuat dan berlandaskan

nilai-nilai spiritual.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penelitian ini tidak akan terlaksana tanpa kontribusi berharga dari berbagai pihak.
Penulis menyampaikan penghargaan setinggi-tingginya kepada para informan di Desa Cimande
yang telah berbagi pengetahuan dan pengalaman mereka tentang Tradisi Ngabungbang. Ucapan



Dedikasi, Volume 5, Nomor 3 Oktober 2025

terima kasih juga ditujukan kepada dosen pembimbing (Bapak Dr.Haryono, S.Pd., M.Si dan
Bapak Nurul Hayat, S.P., M.Si), atas bimbingan dan arahan yang tak ternilai.

DAFTAR PUSTAKA
Sumber Buku :

Abdurrahman, A. (2020). Tradisi dan Keberagaman dalam Budaya Sunda. Bandung: Pustaka
Mandiri.

Abdussamad, H. Z., & Sik, M. S. (2021). Metode penelitian kualitatif. CV. Syakir Media Press.

Creswell. (2016). Research Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif, dan Campuran:

Vol. Keempat. Pustaka Pelajar.

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2013). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed
methods approaches. SAGE Publications.

Firmando, H.B. (2022). Sosiologi Kebudayaan: Dari Nilai Budaya Hingga Praktik Sosial.
Yogyakarta: CV. Bintang Semesta Media.

Geertz, Clifford. (1973). The Interpretation Of Cultures. Amerika serikat: Basic Books, inc.
Sumber Jurnal dan Skripsi :

Herlina, H. (2018). Tradisi tulisan dan bacaan Al-Quran pada prosesi ngabungbang di
Kampung Ciawitali Desa Sekamekar Kecamatan Sukanagara Kabupaten

Cianjur (Doctoral dissertation, UIN Sunan Gunung Djati bandung).

Humaeroh, W. (2021). Tradisi Ngabungbang di Desa Cimande Bogor: Studi Kasus Tradisi dan
Pengaruhnya bagi Masyarakat (Bachelor's thesis).

Husin, S. S., Ab Rahman, A. A., & Mukhtar, D. (2021). The Symbolic Interaction Theory: A
Systematic Literature Review of Current Research. International Journal of Modern

Trends in Social Sciences.

Ikhsan, K., Firmansyah, D., Alif, M., & Muhsin, M. (2025). Tradisi Ngabungbang Pada
Masyarakat Sunda: Studi Living Hadis Pada Tradisi Ngabungbang di Kampung Pendeui
Ciomas Serang. Jurnal Penelitian Multidisiplin Bangsa, 1(8), 904-912.

Tajfel, H. (2021). Henri Tajfel: Explorer of Identity and Difference.



